o
E
=)
o
(5]
=
©
=
o
©
=
>
(72]
=
(3]
©
)
©
Q
o}
©
{=
)
+—
(=
8]
©
(e
(5]
‘o
+—
K
=
D
Y—
(5]
o
1
[}
+—
1
o
o
(5}
o
=
e}
1.
D
—
=
—
(%2]
c
o
=]
(=
(5]
—
)
<

cteullet n°SS

AT,

Ghiour hebdomadaire de CMaram ijeanb'/ton Ketsion FCagaon FCagadol

(Rabbénou

Vishak Qpﬁffgf Ghlita

Lais do Chabhat . Demander lo sorvice ds son ami plus souple sur une SCalakha

Demander un service a son ami (Amira lélsraél) ; Dépoussiéré un habit durant Chabbat ; L’utilisation

Redactlon réalisée par le Rav Yoel Hattab — Correction et,relecture Mme Shlrel Carceles

Rarachat Cebsavé “,

<)

Dans les cours précédents, nous avons appris du
Choulhan Aroukh qu’il est permis pour une personne
de demander le service de son ami, alors qu’elle a pris
plus tot Chabbat. De méme, lorsqu’il s’agit d’un
travail sur lequel il y a une discussion sur sa
réalisation durant Chabbat, il sera permis pour une
personne suivant I’avis le plus rigoureux, de
demander & autrui, qui suit 1’avis le plus souple, de le
réaliser pour elle.

Cette semaine, je donnai cours a des Kollelman, et
certains vinrent m’interroger, montrant leur
étonnement face a cette derniére Halakha : il est vrai,
qu’il est dit explicitement dans le Choulhan Aroukh
gu’une personne qui a pris sur elle Chabbat plus tot,
et demande un service a son ami, pour ce qui est d’une
action durant Chabbat, méme si sur celle-ci il y a une
discussion, comment permettre ? Je leur dis, que la
source a cela était dans le Taz (Siman 263 alinéa 3).
En effet, le Taz nous apprend, que seule une action
défendue de réaliser durant Chabbat pour tout le
monde, rentre dans I’interdit d’Amira (demander
méme a un non-juif de réaliser ce travail). Mais
lorsque I’action en question est facteur d’une
divergence d’opinion, I’interdit d’Amira n’existe pas.
Cette regle, est écrit aussi par le Maharikash (Rabbi
Yaakov Castro, il y a de cela 450 ans, dans le responsa Oalei
Yaakov Siman 90), le Maharam Ben Haviv (Second Grand
Rabbin d’Israél il y a 350 ans, rapporté dans le Koubetz Mikabsiel,
Gilione 29 p.12), le Zera Avraham (Siman 9, 10), le Beer

Moché Shteirén (Vol.7 p.258) et le Minhat Chlomo
Auerbach (Vol.1 Siman 44).

Exemple — dépoussiérer un habit

[Attention ! Tout ce que nous allons décrire dans
les deux prochains paragraphes, concerne
uniquement I’action de dépoussiérer un habit. Il
sera bien entendu interdit d’utiliser de I’eau pour
laver]

11 est rapporté dans le traité Chabbat (147a) qu’il est
défendu de secouer un habit pour le nettoyer, a cause
de I’interdit de Mekhabess (laver). Cet interdit est
tenu dans le cas ou 1’habit est neuf, de couleur noire
et que la personne est pointilleuse de le Veétir
seulement s’il est propre.

Selon Rachi, I’interdit se porte lorsque 1’habit est sali
avec de la terre ou bien de la poussiére. Par exemple,
dans le cas ou la personne a glissé par terre. D’un
autre cOté, selon les Tossafot et le Rosh (Chap.22 du
trait¢ Chabbat Siman 10), I’interdit est uniquement
lorsque de la rosée est tombée sur cet habit. Mais
lorsqu’il s’agit d’un habit que S’est sali avec de la
poussicre, il n’est aucunement interdit de secouer
I’habit. Tel est I’avis du Rashba, du Rane, du
Mordekhi et du Rav Hamaguid.

Le Beth Yossef rapporte ’avis de Rashi et ensuite
I’avis des Tossafot. Par déduction, le Beth Yossef
serait davantage du méme avis que ces derniers.
Ainsi, nous pouvons faire cette méme déduction,
selon ce qu’il écrit dans le Choulhan Aroukh (Siman
302 Halakha 1) : « 1l est défendu de secouer un habit
avec de la rosée, transgressant [|’interdit de
fekhabess ».

© Graphlk ‘Al 07 81 36 67 85



SSNNNNNNN

NN

2N
)

Rhnboinbnbibnbbinbbinbbbdabtabbinbnbabbintal bl

Z
/6

3

AR A

O8eth M aran

Le Peta’h Hadvir (Siman 302 alinéa 1, siégeant au
Tribunal Rabbinique de Rabbi Haim Faladji il y a
environ 150 ans) rapporte une preuve a cet avis du
Yérouchalmi (Chap.7 du traité Chabbat Halakha 2).

Cependant le Rama est, quant a lui, d’avis plus
rigoureux disant qu’il sera bien de suivre I’avis de
Rachi, interdisant de secouer son habit méme s’il n’y
a que de la poussiére. Le Elia Rabba (alinéa 3)
rapporte plusieurs Rishonim suivant ce méme avis,
comme le Sefer Hayériim (136b), le Sefer Hatania
(Siman 19), le Sefer Haterouma (Siman 244). Le
Chiltei Hagiborim (p.62a selon la pagination du Rif)
explique d’ailleurs de cette fagon 1’avis du Rambam.
Tel est ’avis du Ba’h (Siman 302), du ‘Hayé Adam
(Klal 22 alinéa 9) et du Mishna Berroura (Siman 302
alinéa 6).

L’avis du Choulhan Aroukh

Lorsque nous étions encore jeunes a la Yeshivat
« Porat Yossef », nous étudions le Mishna Berroura.
Ainsi donc, nous étions persuadés qu’il était défendu
de secouer un habit ou bien méme un chapeau qui était
tombé pendant Chabbat. Nous n’avions pas
connaissance de I’avis du Beth Yossef et de la plupart
des Rishonim. Les Rabbanim & la Yeshiva ne faisaient
pas spécialement attention a nous apprendre 1’avis du
Choulhan Aroukh. Surtout qu’a ce sujet, le Ben Ish
Hai est du méme avis que le Rama. Chose qui est un
peu difficile a comprendre car, lui-méme, écrit a
maintes reprises que 1’on doit suivre 1’avis du
Choulhan Aroukh, méme si cent A haronim ne sont
pas du méme avis. Comme il écrit dans son responsa
Rav Péalim (Vol.2 Yoré¢ Dé’a Siman 7).

Selon ce que nous venons d’apprendre, si un
Ashkenaze, qui suit I’avis du Rama, est tombé et a sali

! Siman 337 Halakha 2

2 Alinéa 14

3 Nous avons une loi dans la Guemara nous apprenant Kol
Hamékalkélim Ptourim, le fait d’abimer le Chabbat exempte la
personne de sacrifice au temps du Beth Hamikdash

4 L’interdit se porte sur I’interdit de Toléch, retirer de la terre.

5 Siman 87, rapporté par le Beth Yossef fin du Siman 317

6 Rapporté dans le livre Psakim OuMinhagim Siman 320

" Erekh Le’hém Siman 337 Halakha 2

8 Birkei Yossef alinéa 1

9 Dans le Kitsour Choulhan Aroukh (page 427 Halakha 5) du
Gaon Rabbi Rephaél Baroukh Tolédano Zatsal, il est écrit
explicitement qu’il est défendu d’utiliser une brosse pour
vétement. Il ne connaissait pas tous les Poskim que nous avons
apportés. J’ai raconté a plusieurs reprises, qu’il y a de cela 50 ans,
environ en 5728, le Gaon Rabbi Rephaél Baroukh Tolédano
Zatsal, avant de sortir son livre « Kitsour Choulhan Aroukh », vint
voir Maran Rabbénou Ovadia Yossef Zatsal (lettre que 1I’on peut
retrouver dans le responsa Yabia Omer Vol.6 Orah Haim Siman

sa veste, il aura le droit de demander & un Sefarade de
lui nettoyer, lui proposant « nettoie-la moi maintenant
et cette semaine je nettoierai la tienne ».

Et avec une brosse pour vétement ?

Il faut savoir, qu’il est permis méme d’utiliser une
brosse pour vétement, pour nettoyer son chapeau ou
bien son habit.

Il existe a ce sujet une discussion. Le Choulhan
Aroukh n’apporte pas cette Halakha. Mais le Rama®
interdit de nettoyer son habit avec une brosse, car
certains poils peuvent s’en détacher. Expliquons.
Comme nous avons dit précédemment, le Rama
interdit de nettoyer son vétement. Mais 1’interdit est
uniquement lorsque 1’habit a trois spécificités : neuf,
de couleur noire et du fait que la personne est
pointilleuse de le vétir seulement s’il est propre. Dans
le cas ou il n’y a pas ces trois points, méme selon le
Rama c’est permis. Donc, méme dans le cas ou cela
est permis, il est cependant défendu d’utiliser une
brosse selon le Rama.

Le Mishna Berroura? explique, que méme si le fait
que des poils se retirent de la brosse est considéré
comme abimer cette brosse®, quand bien méme, ce
sera interdit d’ordre Rabbinique*. Cependant, le
Chiboulei Halékét®, enseigne qu’il n’y a pas d’interdit
« d’arracher », méme Rabbinique, lorsque la chose en
question est deja retirée de la terre (la brosse n’est pas
raccordée a la terre). Tel est ’avis du Maharam
Mirotenbourg®, du Maharikash’ rapporté par le Hida®.

Conclusion ; selon la loi stricte, il sera permis de
dépoussiérer un habit qui S’est sali méme avec une
brosse® et ce, méme s’il y a les trois points cités plus
haut : neuf, de couleur noire et le fait que la personne

48) expliquant que son travail était de réinstituer la Halakha
comme Maran HaChoulhan Aroukh aprés I’influence de la
communauté Ashkénaze au Maroc. Mais qu’il avait face a lui,
uniquement les écrits du Kaf Hahaim. Il demanda alors a Maran
Zatsal, de lui écrire des annotations sur ses propres écrits, qu’il
écrira pour la sortie de son « Kitsour Choulhan Aroukh ». Mais
comme nous le savons, les annotations de Maran Zatsal n’ont pas
été inscrites dans le livre, car le Gaon Harav Tolédano, décéda
avant I’impression. A cette méme époque, Maran Harav Zatsal fut
élu Grand Rabbin de Tel-Aviv, et nous devions déménager.
Maran Harav Zatsal voyagea a Bnei Braqg pour rendre visite aux
deux fils endeuillés, Rabbi Yaakov Tolédano qui était Rosh
Yeshiva en France et Rabbi Yossef. Maran Harav leur dit alors
que leur pére lui avait laissé son livre pour y faire des annotations.
11 leur dit qu’apres les 7 jours de deuil, qu’ils viennent chez lui
pour les lui remettre avec le livre. Mais par la suite, le livre sortit
sans les annotations de Maran Zatsal. Il se peut que 1’un des fils
qui était en étroite relation avec les Ashkenazim, fut amadoué par
un Ashkenaze lui disant que les Sefaradim devaient suivre

s

IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIII’IIlIfl- #c




Rddhedbbbbobebinbbbabbbintobdatbbibababi bl

119 _ X rrerrrreeeeees
O8eth CAM aran

est pointilleuse de le vétir seulement s’il est propre. Il
sera méme permis de faire cela a un Ashkenaze.

Un gateau avec des écritures

On peut rapporter un autre exemple. Le Mordekhi'®
écrit qu’un gateau sur lequel est inscrit « Bon
anniversaire », « jusqu’a 120 ans », « Mazal Tov »,
ou bien du chocolat avec des formes ou écriture, il
sera défendu de le consommer durant Chabbat. En
effet, le Mordekhi pense qu’en cassant ces écrits, la
personne transgresse I’interdit « d’effacer ». Méme si
cela n’est pas fait dans le but d’écrire®, I’interdit reste
Rabbinique. En revanche, on pourra laisser les enfants
manger ce gateau.

Le Beth Yossef!? écrit cet avis, mais ne le rapporte pas
dans le Choulhan Aroukh. En revanche, le Rama*® le
rapporte. Le Hida explique dans son responsa Yossef
Ometz*, que I’omission intentionnelle d’une Halakha
par Maran HaChoulhan Aroukh est pour trois
raisons :

1) 11 s’agit de quelque chose d’évident (il se tient
alors sur 1’étude que la personne fera dans le Beth
Yossef)

2) Il pense que les autres Rishonim ne sont pas du
méme avis. D’ailleurs, pour quelle raison ne I’ont-ils
pas dit, eux aussi ? Le Choulhan Aroukh ne tient donc
pas cet avis pour la Halakha.

3) 1l se peut également qu’il ait trouvé d’autres
Poskim qui contredisent cet avis.

Dans notre cas, aucune des trois raisons n’est
applicable. Ainsi, il se peut que le Choulhan Aroukh
ne suive pas 1’avis du Mordekhi étant un avis unique,
et ses propos étant assez nouveaux. Ainsi, selon le
Choulhan Aroukh, il sera permis de consommer un
gateau avec des écritures ou des formes.

Le Ta’z® lui-méme s’interroge sur ’avis du Rama :
n’a-t-on pas vu que nos Sages autoriserent 1’ interdit
de trier lorsque : 1) la personne trie le bon du mauvais,
2) avec Ses mains, 3) et que c’est pour I’instant méme.
Alors pourquoi ne pas dire également qu’effacer une
écriture sur le gateau, serait autorisé pour I’instant
méme ? Ainsi, le Taz contredit I’avis du Rama. Mais
le Hazon Ish?®, quant & lui, explique I’avis du Rama.

I’opinion Halakhique Ashkenaze, pour ne pas enfreindre 1’interdit
de Lo Titgodédou (ne pas faire de clans). Dans ce cas-1a, pourquoi
ne pas demander a tous les Ashkenazim de suivre 1’opinion
Sefarade... Aujourd’hui, si une personne étudie ce livre et lit qu’il
est interdit d’utiliser une brosse pour vétement il se dit « c’est la
coutume Marocaine ». Mais son propre auteur demanda que cela
soit changé !!! On ne peut se tenir dessus, car il n’avait pas
connaissance de tous les Poskim.

10 Chap. Kllal Gadol Siman 369

AR AR AR e

Selon lui, nos Sages autorisent, suivant les trois regles
précédentes, de trier durant Chabbat, par le fait que
1’on consomme ainsi un aliment : en retirant le bon du
mauvais. Alors qu’effacer ne fait pas partie de la
maniére de consommer 1’aliment.

Derekh Akhila ou Derekh Melakha

Afin de comprendre la discussion entre le Rama et le
Taz, il sera intéressant de remarquer, qu’il existe entre
les deux avis, une différence sur la facon de
comprendre |’autorisation de trier Chabbat. Nous
venons de dire que 1’autorisation se porterait sur le fait
que ’on trie le bon du mauvais, car telle est la fagon
de consommer 1’aliment (Derekh Akhila)'’. Mais on
peut expliquer d’un autre angle, que I’autorisation se
porte sur le fait que ce n’est pas de cette maniére
qu’une personne trie en général (Derekh Melakha).
En effet, le tri de base qui est interdit est similaire au
tri d’une récolte pour étre commercialisée : la
personne retire le mauvais (Psoleth) pour mettre le
bon (Okhél) dans les sacs.

Selon Rachi et les Tossafot, la raison est de dire que
ce n’est pas le Derekh Melakha. Alors que selon le
Rashba, 1’autorisation se porte sur le fait que c’est
justement le Derekh Akhila.

Sur cette distinction, le Rama et le Taz discutent.
Selon le Taz, 1’autorisation de trier (selon les
conditions citées) est de dire que ce n’est pas la fagon
dont le travail est en général réalisé (Derekh
Melakha). Par extension, 1’autorisation d’effacer
suivra cette raison : tant qu’il ne s’agit pas de la fagon
habituelle d’effacer, ¢’est permis. En 1’occurrence, il
sera permis de consommer ce gateau. Alors que le
Rama explique I’autorisation de trier selon la regle de
Derekh Akhila : la facon habituelle est de consommer
le bon, et laisser de cdté le mauvais, par cela, nos
Sages permirent le tri. Ce qui n’est pas le cas pour le
fait d’effacer : en général on n’efface pas en
consommant D’écriture. Le Hazon Ish apprend
comme le Rama.

[Le Or Saméa’h (Chap.23 lois de Chabbat Halakha 2)
nous apprend qu’une personne qui brlle une feuille

11 L’interdit de la Torah d’effacer et lorsque la personne efface
dans le but d’écrire par-dessus.

12 Siman 340

13 Siman 340 Halakha 3

14 Siman 29 alinéa Véani

15 Alinéa 2

16 Siman 61 alinéa 1

17 En effet, on n’a pas comme habitude de mettre dans la bouche
le bon et le mauvais, et de retirer le mauvais.




i MR R R R R R R R R R

O8ath M aran

avec des écritures, n’enfreindra pas [I’interdit
d’effacer. Selon cela, une personne qui doit cuire un
plat durant Yom Tov et n’a pas de quoi faire passer la
flamme d’un feu déja existant jusqu’au gaz, aura le
droit d’utiliser un journal®®, car ce n’est pas la maniére
habituelle d’effacer (selon la régle de Derekh
Melakha)]

Donner a un enfant

On verra dans le paragraphe suivant, s’il est défendu
de donner entre les mains d’un enfant, un interdit
d’ordre Rabbinique, en 1’occurrence, ce genre de
gateau. Mais avant cela, le Mordekhi interdit de
donner aux enfants un tel gateau durant Chabbat.
Mais il est rapporté dans le Sefer Harokéa h*® que
selon la coutume, on assit les enfants afin qu’ils
étudient a Chavouot, jour du don de la Torah. Etant
donné qu’ils sont fatigués, on leur donne une planche
sur lesquelles sont inscrites les lettres, a I’endroit et a
Ienvers. Il y est écrit aussi avec du miel le verset®:

2py? nonp ,NYIIN NYH NP-Mx NN
« La Torah nous a été ordonnée par lintermédiaire de
Moché, elle restera I'héritage de la communauté de
Yaakov. »

On dit ensuite aux enfants, que celui qui récite bien ce
verset, recevra du miel. Ensuite, on leur apporte un
gateau pétri avec du miel sur lequel est écrit?" :

DTINY 1YY Y 1IN PR N

18 Bt ce, méme s’il s’agit d’une écriture comme le Sefer Torah
(Ashourite), car selon la Halakha, il n’y a pas de sainteté dans
cette écriture. Il y a environ 70 ans, un Tsadik nommé Rabbi
Tsadka Houtsine, ramassait du sol des journaux méme n’étant pas
des Divrei Torah, tant que D’écriture était en Ashourite.
Aujourd’hui il n’y a plus de place dans la Genizah...Il s’agit bien
sir d’une mesure de rigueur, mais selon la Halakha, il n’y a pas
besoin de mettre a la Genizah. Mis a part le fait que I’impression
aujourd’hui n’est pas en relief sur la feuille, pas comme avant.
On parle bien évidemment d’un journal religieux, comme
« Haderekh », et non pas des journaux non-religieux, comme
« Yedioth », ou « Maariv » Haravim chélo béhokhma ou encore,
« Israél Hayom », « Israel Beiténou » etc.

Lorsque Maran Harav Zatsal fut élu Grand Rabbin d’Israél, il
avait pour conducteur un homme, qui bien plus tard fit Techouva.
Tous les jours, Maran Harav était surpris de retrouver chez lui des
journaux Hiloni. 11 les déchirait et les jetait aux toilettes. Il ne se
doutait & aucun moment qu’il pouvait s’agir d’un de ses fils,
lesquels Baroukh Hachem suivaient la Torah. Jusqu’a qu’il sut
que cela venait de son conducteur. Maran Harav lui demanda la
raison, il lui répondit que 1’état lui remettait 60 livres (monnaie de
I’époque) pour lui acheter ces journaux. Le Rav lui répondit, de
garder 1’argent pour lui et ne pas rapporter ces journaux dans sa
maison.

Je connais certains Rabbanim, que 1’on peut décrire comme étant
Fifty fifty qui lisent ce genre de journaux. Je ne comprends pas,

AVANEE NSRRI C)

Le Seigneur, I'Eternel, m'a doté du langage de ses
disciples
1R Y-NNA DPIYR N
Le Seigneur, I'Eternel, a ouvert mon oreille

L’enseignant dit les versets et les éléves les récitent
apres lui. Ensuite, il rapporte un ceuf dur sur lequel il
a écrit le verset®? ;

N300 DR ,RNN PYM YIRD 702 DTR-13 7R INRN
PINNY? W1T2 92 °0M ,N73R1 ;TR NI IR YR ORI
Et il me dit : « Fils de I'homme, tu nourriras ton ventre
et rempliras tes entrailles de ce rouleau que je te
donne » ; je le mangeai et il devint dans ma bouche
aussi doux que du miel.

Et I’enseignant donne aux éléves a manger de cet ceuf,
et ainsi I’éléve méritera de réussir dans son étude et il
deviendra un érudit?®. Selon cette coutume, on peut
facilement déduire que selon le Rokéa’h il est permis
de donner a un enfant entre ses mains, un gateau avec
des écritures. Mais selon le Mordekhi, si les enfants
mangent uniquement d’eux-mémes, ce Sera permis,
mais il est défendu de leur donner entre les mains.

Donner entre les mains d’un enfant

Expliquons le fond du probléme. L’avis du Rokéa’h
et du Mordekhi est étroitement lié avec une discussion
opposant le Rashba? et le Rane®, et le Rambam?,
rapporté par le Choulhan Aroukh?” : est-il permis de
donner un interdit Rabbinique entre les mains d’un
enfant ? 1l faut savoir que I’interdit Rabbinique se

car il est totalement défendu de lire de tels journaux. La
mécréance influe sur I’homme, qui engendre le dénigrement des
érudits, de ceux qui s’adonnent a la Torah. Mis a part les articles
avec du Lachone Hara et des photos non-pudiques s’y trouvant.
19 Siman 296, il y a environ 180 ans

20 Devarim, 33, 4

21 Yishayahou 5, 4

22 Yehezkel 3, 3

23 || est dit que Rabbi Elazar Hakalir mangea de ce gateau, et c’est
pour cela qu’il se fit appeler « Hakalir », car certains appellent ce
gateau « Kilar ». Rabbi Elazar Hakalir était un Tana. Tel est ’avis
du Tashbetz (Vol.1 Siman 33), comme il est rapporté dans les
Tossafot (traité Hagiga 13a alinéa Véraglei) et Rachi sur les
Tehilim (Chap.121, 1), qu’il s’agissait de Rabbi Elazar le fils de
Rabbi Chimon Bar Yohai. Comme cela il est rapporté dans le Or
Zarou’a (lois de Chema Siman 19). Le Rashba (Vol.1 Siman 449)
écrit quant a lui qu’il s’agissait de Rabbi Elazar ben Arakh. Le
Hida (Ma hzik Berakha fin du Siman 112 au nom du Yaabetz)
écrit au nom du Ari Zal que Rabbi Elazar Hakalir était en réalité
un des Guéhonim, mais qu’il avait une étincelle de Neshama de
Rabbi Elazar, fils de Rabbi Chimon Bar Yohai. Mais selon le
Noda Biyouda, il rapporte bien qu’il s’agissait bien d’un Tana.

24 Traité Chabbat 121a

% Début du traité Yoma

%6 Chap.17 lois de Maakhalot Assourot Halakha 27

27 Siman 343




Rddhedbbbbobebinbbbabbbintobdatbbibababi bl

. X rrerrrreeeeees
O8eth CAM aran

porte sur le Heftsa (I’objet en question), alors qu’un
interdit de la Torah se tient sur le Gavra (la personne).
Pour expliguer, donnons un exemple. 1l y a un interdit
de la Torah de consommer une viande non cacheére.
L’interdit concerne 1’objet qui est la viande (Heftsa).
Alors que concernant I’interdit de Bichoul Goy
(cuisson par un non-juif), qui est d’ordre Rabbinique,
seule la personne est concernée par cela, car I’aliment
en lui-méme est Cachére (Gavra).

Selon le Rashba et le Rane, méme si ’enfant est en
age d’éducation, on pourra lui donner entre les mains
un interdit Rabbinique, car nos Sages interdirent
uniguement au Gavra (homme) et non pas a un enfant.
En revanche, le Rambam est d’avis que méme s’il
s’agit d’un interdit Rabbinique, il est défendu de le
remettre entre les mains d’un enfant, suivant la regle
de Kol détakoune Rabanane Ké'eine Déoraita
Takoune, « toute institution Rabbinique est semblable
a un ordre de la Torah ». Le Choulhan suit ce dernier
avis.

La regle de Psik Réché

Comme nous |’avons développé dans le cours
précédent, il existe une discussion en ce qui concerne
la régle de Psik Réché. Pour rappel, il s’agit d’un
interdit qui découle d’une action réalisée (on donnera
un exemple par la suite, selon le cas du gateau). Selon
la plupart des Poskim, lorsque I’interdit qui découle
est Rabbinique et n’apporte aucun intérét a la
personne®®, I’action sera permise. Tel est I’avis des
Tossafot?, du Maharam MiRottenbourg®, du livre
Batei Kéouna® du Mahari HaCohen Rappaport, du
responsa Beer Itshak®® du Gaon Rabbi Itshak
Elhanane, et du livre Choél Ouméchiv®:.

De I’avis le plus rigoureux a I’avis le plus souple

Nous avons apporté aussi dans le cours précédent que
selon le Hazon Ish, les Tossafot suivent cet avis
uniquement s’il s’agit d’un interdit Rabbinique faible,
ce qui nest pas le cas pour tous les interdits

28 Plus communément appelé Délo Ni’ha Ié ou Délo
Ekhpat Ié.

2 Traité Chabbat 103a

30 Dans les Tossafot du traité Yoma 35a

31 vol. Beth Din

32 Orah Haim Siman 15 Anaf 5

33 Kama, vol.1 Siman 210 et Talitaa Vol.3 Siman 3
34 Siman 56 alinéa 6

35 Orah Haim Siman 4 alinéa Od Matsati.

AN SRR R R R R R R R R RS

Rabbiniques. Paradoxalement, lui-méme rapporte
dans un autre endroit®, que 1’on met en application la
regle de Psik Réché et donc, lorsque I’interdit qui en
découle est Rabbinique et n’apporte aucun intérét a la
personne, I’action sera permise. Fin de citation. Ne
faisant aucune distinction sur 1’interdit Rabbinique
qui en découle.

Le Troumat Hadéshéne est d’avis que ’on dira la
regle de Psi Réché si I’interdit qui en découle est
Rabbinique, méme lorsque I’interdit en question
intéresse la personne (Ni'ha l¢é). Tel est 'avis de
Rabbi Yona Navone dans son livre Nekhpa
Békésséf®®, de Rabbi Akiva Iguére®* et du Ginat
Vradim®. Mais comme nous 1’avons bien précisé, le
Choulhan Aroukh est d’avis que si seulement la
personne n’a pas d’intérét, ce sera permis. De cette
maniere nous avons conclu la Halakha selon le
Choulhan Aroukh : lorsque I’interdit qui découle
(Psik Réché) est Rabbinique (Dérabanane) et
n’apporte pas intérét a la personne (Délo Ni’ha lé)
ce sera permis. Tel est I’avis de la plupart des
A’ haronim.

Les écritures sur le gateau suivant la régle de Psik
Réché

Pour résumer, nous avons 1’avis du Mordekhi, lequel
défend de consommer un tel gateau, s’agissant d’un
interdit Rabbinique®. Alors que selon le Rokéa’h,
étant donné que ce n’est pas la fagcon habituelle
d’effacer, il sera permis de le consommer, que ce soit
un enfant ou un adulte.

Ainsi, selon le principe de Psik Réché, étant donné
que la personne n’a pas d’intérét d’effacer, son seul
désir étant de consommer le gateau, on dira alors :
Psik Réché délo Ni’ha lé (pas d’intérét) Béissour
Dérabanane (interdit Rabbinique) Moutar (ce sera
permis). Tel est I’avis de Maran Harav Zatsal dans
son responsa Yabia Omer®. Voila encore un point a

36 Rapporté dans le responsa Hatam Soffer Yoré Dé’a
Siman 140 alinéa Vé‘ata.

37 Kllal 3 Siman 16

38]] est évident que selon tous les avis, il ne s’agira pas d’un
interdit de la Torah, car la personne n’a pas I’intention
d’effacer mais seulement de consommer. Pour reprendre
I’appellation, ce principe est appelé Psik Réché délo Ekhpat
Lé

39 Vol.4 Orah Haim Siman 38




Rddhedbbbbobebinbbbabbbintobdatbbibababi bl

119 _ X rrerrrreeeeees
O8eth CAM aran

associer afin d’autoriser la consommation de ce
gateau durant Chabbat*,

Conclusion : il sera permis de consommer un gateau
avec des écritures, durant Chabbat.

Ecritures en relief ou faisant partie intégrante du
gateau

Le Gaon Noda Biyouda dans son livre Dagoul
Mervava* rapporte une différence Halakhique dans le
cas ou les écritures du gateau sont en relief (chantilly
par exemple), ou bien si elles font partie intégrante du
gateau, et dans ce cas il n’y a pas d’interdit. Mais il
conclut, en disant que dans les deux cas de figure ce
sera permis.

En revanche, dans le livre Orkhot Rabbénou®, il est
écrit que le Staipeller n’acceptait pas de consommer
un gateau avec des écritures, et méme si les écritures
faisaient partie intégrante du gateau, comme des
biscuits. Il rapporte ’avis du Mishna Berroura®,
disant se tenir sur I’avis du Dagoul Mervava, si la
personne mange le gateau en une fois et ne casse pas
chaque lettre. Mais le Staipeller ne fut pas d’accord,
car le Rama n’a fait aucune distinction. Selon lui, afin
de consommer ce gateau Chabbat, on doit gratter les
lettres avant Chabbat.

En tant que Sefarades, nous ne suivons pas 1’avis du
Rama*. Le Choulhan Aroukh n’apporta pas cette
Halakha, on peut en déduire qu’il n’est pas d’accord
avec [linterdiction. Comme [’ont enseigné les
A’haronim.

Conclusion : il n’y a pas de différence entre des
lettres en relief ou faisant partie intégrante du gateau.
Dans tous les cas, ce gateau pourra étre consommé
durant Chabbat. Ainsi, si on célébre 1’anniversaire
d’un Ashkenaze, ce dernier aura le droit de demander
a un Sefarade de lui couper le gateau.

Autre exemple - la dafina brdle (voir Parachat
Lekh Lekha)

40 Un Rav de Bnei Braq rapporta ’avis de Maran Harav Zatsal a
ce sujet et réfuta le fait que cela rentre dans le principe de Psik
Réché Délo Ni’ha lé. Maran Harav a écrit une belle Techouva
assez longue, et lui le contredit en une phrase....

41 Siman 340 Halakha 3

“2Vol.1p.167

43 Alinéa 15, 17

411 n’y a pas besoin de préciser que le Rama est un trés grand
Possek. Mais il est comme d’autres Rishonim, comme le Rane ou

AR AR AR e

Comme nous ’avons déja souligné, il existe une
discussion dans la Halakha en ce qui concerne une
cuisson apres cuisson sur un aliment liquide. Selon le
Choulhan Aroukh, il est défendu de chauffer a
nouveau un aliment liquide, mé€me s’il a déja été cuit
une premiére fois.

Si, en se levant le matin, la personne se rend compte
que la dafina commence a brdler®, car il manque de
I’eau, peut-elle verser de ’eau du Koumkoum
dans la marmite ?

Le Rane rapporte au nom de Rabbénou Yona, ainsi
que le Nemoukei Yossef* : certains trébuchent dans
la faute, sur le fait de verser de 1’eau chaude dans la
dafina le Chabbat. Fin de citation®’.

Rabbénou Yona rapporte deux raisons pour expliquer
la problématique :

1 raison : il est possible que I'une des deux
substances (I’eau ou la dafina) ne soit pas a une
température de Yad Solédéth bo*®. Donc, en versant
I’eau, I’une des deux substances va cuire.

De cette premiére raison, nous pouvons logiquement
nous dire que la problématique est dans le cas ou I’'une
des substances (I’eau par exemple) est tiede. Mais
dans le cas ou les deux sont a une température élevée,
il n’y aurait pas de probléme de verser.

2°™ raison : méme si les deux substances sont
bouillantes, a une température supérieure a Yad
Solédéth bo, I’eau va se refroidir lorsqu’elle va
s’écouler, et va a nouveau cuire en arrivant dans la
dafina. En effet, on pourra consideérer le fait de verser
comme étant un Kli Chéni, qui va se retrouver a
nouveau dans un Kli Richone (la marmite de dafina).
Tel est ’avis du Yérouchalmi : Irouy aré hou Kli
Chéni, le fait de verser, rend ’eau sous le statut de Kli
Chéni.

Selon cette seconde raison, méme dans le cas ou ’eau
qui se trouve dans le Koumkoum est trés chaude,
I’interdit restera.

le Raza et d’autres encore, pour qui nous n’avons pas regu a tenir
leurs enseignements Halakhiques.

45 Par exemple dans le cas oul la marmite était placée sur le coté et
ensuite elle a été placée au milieu. D’ailleurs ceci est permis
durant Chabbat.

46 Traité Baba Batra (10)

47 Le Rosh dans le traité Chabbat chapitre Kira, nous dit : que faire
si le peuple juif est attaché¢ a la Mitsva d’Oneg Chabbat (en
s’autorisant certaines choses pour accomplir cette Mitsva).

48 \oir Parachat Lekh Lekha




R i OMRC. 7

E

VPP PPIIIIITIIIIIIIIIIIIIIIPIIIIIIL

MR RN R R R R R R R R R

ath CAM aran

Le Rane contredit Rabbénou Yona et pense qu’il n’y
a pas de cuisson aprées cuisson méme sur un aliment
liquide, en I’occurrence de 1’eau.

Sur ce, le Choulhan Aroukh?*® tranche la Halakha
comme Rabbénou Yona. Alors que le Rama® est plus
souple, tant que I’eau n’a pas totalement refroidi, il
serait permis de I’ajouter a la marmite.

Ainsi, un Sefarade aura le droit de demander a un
Ashkenaze de lui ajouter de I’eau du Koumkoum
dans la marmite.

A T’époque Maran Harav Zatsal débattit a ce sujet
avec le Rav Chalom Messass®, lequel pense que les
Marocains sont plus souples a ce sujet. Maran Harav
lui dit que les Marocains habitant en Israél ne
souhaitaient pas retourner au Maroc. lls devaient donc
suivre le Choulhan Aroukh.

Le Choulhan Aroukh méme a Paris !

I 'y a quelques mois j’étais a Paris dans la
communauté du Rav Sitruk Zatsal et quelqu’un me
demanda si a Paris il était possible d’ajouter de 1’eau
dans la dafina ? Je lui répondis que les Sefaradim
méme en France devaient suivre le Choulhan Aroukh.
En effet, I’avis du Choulhan Aroukh n’est pas suivi
uniquement par le fait de suivre la régle de Mara
Déatra®, mais aussi par sa grandeur qui n’a pas de
frontiere. Je leur racontai, ce qui est rapporté par le
Maarsham dans son livre Tekhelet Mordekhai®. Un
jour de Souccot, le Maarsham s’assoupit dans son
étude. Dans son réve il vit son voisin faire une crise
cardiaque. En montant dans les cieux, le Tribunal
celeste remarqua que le nombre de mérites étaient
plus importants que les Averot, mais qu’il avait
transgressé un interdit grave, le rendant coupable Bidé
Chamayim (passible de mort par les cieux). Afin de
signer la sentence, ils demandérent de faire appel au
Maarcham. Celui-ci, leur dit que cet homme n’était
pas coupable, car Rabbi Yossef Karo dans son livre
Késsef Mishné tranchait que cet homme n’était pas
passible de mort Bidé Chamayim. Selon cela, ils
libérérent la personne.

Le soir, I’un des voisins vint raconter au Maarcham
qu’untel avait fait une crise cardiaque et que Baroukh
Hachem, son état s’améliorait. Le Maarcham lui dit
alors qu’il le savait car lui-méme ’avait libéré de la
mort.

49 Siman 253 Halakha 4
50 Siman 318 Halakha 15

De cette histoire on peut voir O combien est la
grandeur de Rabbi Yossef Karo, auteur du Choulhan
Aroukh, du Beit Yossef, du Kessef Mishné etc. Méme
dans les cieux, ils tranchent la Halakha comme lui !!!

Conclusion : méme en France il est interdit d’ajouter
de 1’eau dans la dafina, méme directement du
Koumkoum. Par contre, on pourra demander a un
Ashkenaze.

Fin du cours

Venez nous rejoindre sur WatsApp pour vos
questions d’Halakha, ainsi que pour recevoir
ce feuillet chaque semaine. Envoyez
« inscription » au (00972) 547293201
Rav Yoel Hattab
\/ous pouvez retrouver ce cours sur les sites
de références :

88
:rw Hidabroot France

2 Le JARDIN
fed) 28

E LA TORAEL

TALIT L\ vou

® ) . 7 ® 1» , A ‘ -
L'encyclopédie vidéo du judaisme

Cours exceptionnel du
Rav Yoél Hattab
Pour théme: La Haine gratuite comment
s’en détacher ? Et 'importance de
I’étude de la Halakha

Le Lundi 4 Mars : Synagogue du rav
Lelouche, 63 rue Rouquier Levallois
Perret
Mardi 5 Mars: Synagogue Beth Chalom
79, boulvard de verdun 94120 Fontenay-
sous-bois

Public Mixte
Vente du livre « Beth Maran » sur place

52 Rav du pays, que I’on doit suivre Halakhiquement
53 Commentaires sur la Torah, que je recus a ma Bar Mitsva

LTIl L LTIy




IV PPIIIIIEEIIEIETIIIIIIIIIPIIII Y

MR R R R R R R R R R

- e NS

ath CM aran

Un mot sur la Parachat
Par Reouven Carceles

Dans la Paracha de la semaine, la Torah nous dit : "Et toi,
tu ordonneras aux fils d'Israél qu'ils prennent pour toi une
huile pure d'olives concassées pour le luminaire, pour faire
monter une lumiere perpétuelle” (Chemot 27/20).

Sur place, Rachi nous fait remarquer au nom de la Guemara
(Menahot 86 a) : une huile pure sans dépot, pressée a la
main, cela nous enseigne que la premiere goutte qui sort est
la meilleure, et que seule de I'huile d'olive convenait pour
la menora. Le Midrach (Yalkout Chimoni), nous rapporte
que c'est parce qu'elle était supérieure a toutes les autres.
(C'est aussi la raison pour laquelle, le Beth Yossef (Ora'h
Haim 264) nous dit qu'il vaut mieux allumer les lumieres
de Shabbat avec de I'huile d'olive).
Simplement, ici, il y a lieu de se demander pourquoi cette
section commence par "qu'ils prennent pour toi”, c'est
étonnant et difficile a comprendre, car I'nuile est destinée a
la menora, donc une offrande pour le Temple, alors
pourquoi est-il écrit "qu'ils prennent pour toi" ? Il devrait
gtre écrit "pour moi" ? Dans le méme ordre d'idée, il est
intéressant de souligner ce que rapporte le Avnei Azel, qui
nous explique, que la Menora témoignait particulierement
de la résidence de la présence divine parmi le peuple juif,
la lampe centrale brdlait un jour entier alors qu'elle
contenait la méme quantité d'huile que les autres lampes.
Elle est un témoignage pour le monde entier que la
présence divine repose dans le peuple juif.
Il est bon de rappeler, comme nous l'avions étudié la
semaine derniere, que le peuple a du faire un don de soi
représenté par I'or et I'argent pour construire le sanctuaire,
ou la-bas il est écrit : "Parle aux Bné Israel qu'ils prennent
pour moi une offrande" (chap. 25/2). 1l faut comprendre
cette différence entre cette offrande pour le sanctuaire ou il
est écrit "pour moi" et la deuxiéme pour la Menora ou il
est écrit "pour toi" ?

Il est possible d'expliquer au nom du Zohar , qu'avant de
créer le monde Hachem se réjouissait de sa Sainte Torah et
il a créé le monde d’apres elle, ainsi qu'il est dit : "j'ai
regardé la Torah et créé le monde", les sages disent que
pour Lui, il était tres difficile de se séparer d'elle et de la
donner aux Bné Israel. Au point que le Midrach nous dit
que depuis que Hachem nous a donné la Torah, celle-ci ne
se trouve que sur terre, et nulle part ailleurs, méme dans le
Olam Haba (monde futur), elle ne s'y trouve pas. De ce fait,
nous avions déja rapporté dans la Paracha de la semaine
derniére (Térouma), au nom du Néfech HaH'aim, que D.
demande a chacun de lui construire un sanctuaire dans son
coeur pour qu'il y réside, car il ne peut pas se séparer de sa
Torah qui est sur terre. A ce titre, 'homme ne peut devenir
une résidence de D. gue s'il s'impregne de Torah. Et de

méme que le Michkan ne peut étre construit qu'a deux
conditions : avec des dons portés par le ceeur et de fagon
désintéresseée. De méme I'homme ne peut se transformer en
"beit-hamikdach™ ou la chékhina réside dans l'intimité de
son cceur qu'a la condition que son étude de la Torah soit
désintéressée et de tout cceur, d'ou le verset : "ils me feront
un sanctuaire et je résiderai au milieu d'eux" (Chemot
25/8).

D'aprés cela, dans notre section, nous pouvons amener un
élément de réponse, sur comment s'attacher a Hachem et a
sa Torah ? La réponse est : en amenant de I'huile & Moché.
Rabbénou Bé'hayé, explique au nom du Zohar, que la fin
des quatre exils connus par les enfants d'Israel au cours de
I'histoire est chaque fois liée au mérite d'un personnage
biblique. Le premier exil a pris fin par le mérite d'Avraham,
le deuxiéme par celui de Yitshak, le troisiéme par celui de
Yaakov et le quatrieme dépendra de Moché. Ce dernier exil
est trés long parce que Moché refuse d'intervenir en leur
faveur tant qu'ils ne s'appliquent pas a I'étude de la Torah.
C'est le sens du verset : "Et toi tu ordonneras aux enfants
d'Israel qu'ils prennent pour toi...", c’est-a-dire que dans le
futur tu régneras sur eux, mais pour cela, ils doivent te
procurer de I'huile, ¢’est-a-dire, étudier la Torah, comparee
a I'huile qui éclaire en permanence. Leur étude doit étre
"pure”, entierement désintéressée, en concassant le corps et
toutes les forces physiques, de facon a ce qu'il en ressorte
le meilleur, c'est pour cela quil est écrit que tu
"ordonneras”, et "qu'ils prennent pour toi*. Le Or HaHaim,
nous explique, que ici, D. dit a Moché : "tu te lieras aux
enfants d'lsrael”. Pour qu'en chaque juif de chaque
génération se trouve une étincelle de Mochg, c'est aussi la
raison pour lagquelle personne ne connait I'endroit de sa
sépulture, le Sfat Emet nous rapporte d'ailleurs que Moché
s'est tellement dévoué pour le peuple juif qu'il a mérité que
sa force demeure éternellement a l'intérieur du peuple juif,
c'est-a-dire dans le cceur de chacun. Comment est-Ce
possible ? Le mot "chémen" (huile), est formé des méme
lettres que néchama (ame), ce qui veut dire qu'en apportant
I'nuile a Moché, les Bné lIsrael lui aménent leur propre
néchama, comme ils doivent le faire & tous les Tsadikim.
Et de ce fait, en reliant leur &me aux Tsadikim, alors ils
peuvent apprendre de leurs conduites. Ce qui constitue un
livre de moussar vivant, et lorsqu'on observe la facon de
vivre du Tsadik, alors on arrive a une réparation et a une
amélioration de ses propres actes. On peut ainsi éclairer la
ménora, qui symbolise la lumiére de la Torah, I'esprit divin.
Les Bné Israel doivent donc étre purs, sans le moindre
déchet, a l'instar de I'huile d'olive, de premiére pression.
C'est la raison pour laquelle, tant que les Israelites faisaient
la volonté de D, cette lampe brQlait sans interruption, bien
qu'on versa la méme quantité d'huile dans cette lampe que
dans les six autres. Le Rambane nous dit que c'était le signe
que la présence divine résidait parmi les Israelites tant
qu'ils étaient vertueux

Chabbat Chalom

VLSOOI

AR R S S S S S S R R R R N

A A A A A A 0




