
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dans les cours précédents, nous avons appris du 

Choulhan Aroukh qu’il est permis pour une personne 

de demander le service de son ami, alors qu’elle a pris 

plus tôt Chabbat. De même, lorsqu’il s’agit d’un 

travail sur lequel il y a une discussion sur sa 

réalisation durant Chabbat, il sera permis pour une 

personne suivant l’avis le plus rigoureux, de 

demander à autrui, qui suit l’avis le plus souple, de le 

réaliser pour elle. 

Cette semaine, je donnai cours à des Kollelman, et 

certains vinrent m’interroger, montrant leur 

étonnement face à cette dernière Halakha : il est vrai, 

qu’il est dit explicitement dans le Choulhan Aroukh 

qu’une personne qui a pris sur elle Chabbat plus tôt, 

et demande un service à son ami, pour ce qui est d’une 

action durant Chabbat, même si sur celle-ci il y a une 

discussion, comment permettre ? Je leur dis, que la 

source à cela était dans le Taz (Siman 263 alinéa 3). 

En effet, le Taz nous apprend, que seule une action 

défendue de réaliser durant Chabbat pour tout le 

monde, rentre dans l’interdit d’Amira (demander 

même à un non-juif de réaliser ce travail). Mais 

lorsque l’action en question est facteur d’une 

divergence d’opinion, l’interdit d’Amira n’existe pas. 

Cette règle, est écrit aussi par le Maharikash (Rabbi 

Yaakov Castro, il y a de cela 450 ans, dans le responsa Oalei 

Yaakov Siman 90), le Maharam Ben Haviv (Second Grand 

Rabbin d’Israël il y a 350 ans, rapporté dans le Koubetz Mikabsiel, 

Gilione 29 p.12), le Zera Avraham (Siman 9, 10), le Beer 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Moché Shteirén (Vol.7 p.258) et le Minhat Chlomo 

Auerbach (Vol.1 Siman 44). 

Exemple – dépoussiérer un habit 

[Attention ! Tout ce que nous allons décrire dans 

les deux prochains paragraphes, concerne 

uniquement l’action de dépoussiérer un habit. Il 

sera bien entendu interdit d’utiliser de l’eau pour 

laver] 

Il est rapporté dans le traité Chabbat (147a) qu’il est 

défendu de secouer un habit pour le nettoyer, à cause 

de l’interdit de Mekhabess (laver). Cet interdit est 

tenu dans le cas où l’habit est neuf, de couleur noire 

et que la personne est pointilleuse de le vêtir 

seulement s’il est propre. 

Selon Rachi, l’interdit se porte lorsque l’habit est sali 

avec de la terre ou bien de la poussière. Par exemple, 

dans le cas où la personne a glissé par terre. D’un 

autre côté, selon les Tossafot et le Rosh (Chap.22 du 

traité Chabbat Siman 10), l’interdit est uniquement 

lorsque de la rosée est tombée sur cet habit. Mais 

lorsqu’il s’agit d’un habit que s’est sali avec de la 

poussière, il n’est aucunement interdit de secouer 

l’habit. Tel est l’avis du Rashba, du Rane, du 

Mordekhi et du Rav Hamaguid. 

Le Beth Yossef rapporte l’avis de Rashi et ensuite 

l’avis des Tossafot. Par déduction, le Beth Yossef 

serait davantage du même avis que ces derniers. 

Ainsi, nous pouvons faire cette même déduction, 

selon ce qu’il écrit dans le Choulhan Aroukh (Siman 

302 Halakha 1) : « Il est défendu de secouer un habit 

avec de la rosée, transgressant l’interdit de     

Mekhabess ». 

Lois de Chabbat : Demander le service de son ami plus souple sur une Halakha 
Demander un service à son ami (Amira léIsraël) ; Dépoussiéré un habit durant Chabbat ; L’utilisation 

d’une brosse à vêtement ; La consommation d’un gâteau avec des écriture ; Verser de l’eau du 

Koumkoum dans une Dafina le Chabbat 

 

Rédaction réalisée par le Rav Yoel Hattab – Correction et relecture Mme Shirel Carceles 

Feuillet n°55 
A

tt
en

ti
o

n
 !

 I
l 

es
t 

in
te

rd
it

 d
e 

p
o
rt

er
 c

e 
fe

u
il

le
t 

p
en

d
a
n

t 
C

h
a
b

b
a
t 

d
a

n
s 

u
n

 d
o
m

a
in

e 
p

u
b

li
c
 

Parachat Tetsavé 

Pour la Refoua Chelema de zari bat solange et ruth bat sarah 
 



Le Peta’h Hadvir (Siman 302 alinéa 1, siégeant au 

Tribunal Rabbinique de Rabbi Haïm Faladji il y a 

environ 150 ans) rapporte une preuve à cet avis du 

Yérouchalmi (Chap.7 du traité Chabbat Halakha 2). 

Cependant le Rama est, quant à lui, d’avis plus 

rigoureux disant qu’il sera bien de suivre l’avis de 

Rachi, interdisant de secouer son habit même s’il n’y 

a que de la poussière. Le Elia Rabba (alinéa 3) 

rapporte plusieurs Rishonim suivant ce même avis, 

comme le Sefer Hayériim (136b), le Sefer Hatania 

(Siman 19), le Sefer Haterouma (Siman 244). Le 

Chiltei Hagiborim (p.62a selon la pagination du Rif) 

explique d’ailleurs de cette façon l’avis du Rambam. 

Tel est l’avis du Ba’h (Siman 302), du ‘Hayé Adam 

(Klal 22 alinéa 9) et du Mishna Berroura (Siman 302 

alinéa 6). 

L’avis du Choulhan Aroukh 

Lorsque nous étions encore jeunes à la Yeshivat 

« Porat Yossef », nous étudions le Mishna Berroura. 

Ainsi donc, nous étions persuadés qu’il était défendu 

de secouer un habit ou bien même un chapeau qui était 

tombé pendant Chabbat. Nous n’avions pas 

connaissance de l’avis du Beth Yossef et de la plupart 

des Rishonim. Les Rabbanim à la Yeshiva ne faisaient 

pas spécialement attention à nous apprendre l’avis du 

Choulhan Aroukh. Surtout qu’à ce sujet, le Ben Ish 

Haï est du même avis que le Rama. Chose qui est un 

peu difficile à comprendre car, lui-même, écrit à 

maintes reprises que l’on doit suivre l’avis du 

Choulhan Aroukh, même si cent A’haronim ne sont 

pas du même avis. Comme il écrit dans son responsa 

Rav Péalim (Vol.2 Yoré Dé’a Siman 7). 

Selon ce que nous venons d’apprendre, si un 

Ashkenaze, qui suit l’avis du Rama, est tombé et a sali 

                                                           
1 Siman 337 Halakha 2 
2 Alinéa 14 
3 Nous avons une loi dans la Guemara nous apprenant Kol 

Hamékalkélim Ptourim, le fait d’abîmer le Chabbat exempte la 

personne de sacrifice au temps du Beth Hamikdash 
4 L’interdit se porte sur l’interdit de Toléch, retirer de la terre. 
5 Siman 87, rapporté par le Beth Yossef fin du Siman 317 
6 Rapporté dans le livre Psakim OuMinhagim Siman 320 
7 Erekh Le’hém Siman 337 Halakha 2 
8 Birkei Yossef alinéa 1 
9 Dans le Kitsour Choulhan Aroukh (page 427 Halakha 5) du 

Gaon Rabbi Rephaël Baroukh Tolédano Zatsal, il est écrit 

explicitement qu’il est défendu d’utiliser une brosse pour 

vêtement. Il ne connaissait pas tous les Poskim que nous avons 

apportés.  J’ai raconté à plusieurs reprises, qu’il y a de cela 50 ans, 

environ en 5728, le Gaon Rabbi Rephaël Baroukh Tolédano 

Zatsal, avant de sortir son livre « Kitsour Choulhan Aroukh », vint 

voir Maran Rabbénou Ovadia Yossef Zatsal (lettre que l’on peut 

retrouver dans le responsa Yabia Omer Vol.6 Orah Haim Siman 

sa veste, il aura le droit de demander à un Sefarade de 

lui nettoyer, lui proposant « nettoie-la moi maintenant 

et cette semaine je nettoierai la tienne ». 

Et avec une brosse pour vêtement ?  

Il faut savoir, qu’il est permis même d’utiliser une 

brosse pour vêtement, pour nettoyer son chapeau ou 

bien son habit. 

Il existe à ce sujet une discussion. Le Choulhan 

Aroukh n’apporte pas cette Halakha. Mais le Rama1 

interdit de nettoyer son habit avec une brosse, car 

certains poils peuvent s’en détacher. Expliquons. 

Comme nous avons dit précédemment, le Rama 

interdit de nettoyer son vêtement. Mais l’interdit est 

uniquement lorsque l’habit à trois spécificités : neuf, 

de couleur noire et du fait que la personne est 

pointilleuse de le vêtir seulement s’il est propre. Dans 

le cas où il n’y a pas ces trois points, même selon le 

Rama c’est permis. Donc, même dans le cas où cela 

est permis, il est cependant défendu d’utiliser une 

brosse selon le Rama. 

Le Mishna Berroura2 explique, que même si le fait 

que des poils se retirent de la brosse est considéré 

comme abîmer cette brosse3, quand bien même, ce 

sera interdit d’ordre Rabbinique4. Cependant, le 

Chiboulei Halékét5, enseigne qu’il n’y a pas d’interdit 

« d’arracher », même Rabbinique, lorsque la chose en 

question est déjà retirée de la terre (la brosse n’est pas 

raccordée à la terre). Tel est l’avis du Maharam 

Mirotenbourg6, du Maharikash7 rapporté par le Hida8. 

Conclusion ; selon la loi stricte, il sera permis de 

dépoussiérer un habit qui s’est sali même avec une 

brosse9 et ce, même s’il y a les trois points cités plus 

haut : neuf, de couleur noire et le fait que la personne 

48) expliquant que son travail était de réinstituer la Halakha 

comme Maran HaChoulhan Aroukh après l’influence de la 

communauté Ashkénaze au Maroc. Mais qu’il avait face à lui, 

uniquement les écrits du Kaf Hahaim. Il demanda alors à Maran 

Zatsal, de lui écrire des annotations sur ses propres écrits, qu’il 

écrira pour la sortie de son « Kitsour Choulhan Aroukh ». Mais 

comme nous le savons, les annotations de Maran Zatsal n’ont pas 

été inscrites dans le livre, car le Gaon Harav Tolédano, décéda 

avant l’impression. A cette même époque, Maran Harav Zatsal fut 

élu Grand Rabbin de Tel-Aviv, et nous devions déménager. 

Maran Harav Zatsal voyagea à Bnei Braq pour rendre visite aux 

deux fils endeuillés, Rabbi Yaakov Tolédano qui était Rosh 

Yeshiva en France et Rabbi Yossef. Maran Harav leur dit alors 

que leur père lui avait laissé son livre pour y faire des annotations. 

Il leur dit qu’après les 7 jours de deuil, qu’ils viennent chez lui 

pour les lui remettre avec le livre. Mais par la suite, le livre sortit 

sans les annotations de Maran Zatsal. Il se peut que l’un des fils 

qui était en étroite relation avec les Ashkenazim, fut amadoué par 

un Ashkenaze lui disant que les Sefaradim devaient suivre 



est pointilleuse de le vêtir seulement s’il est propre. Il 

sera même permis de faire cela à un Ashkenaze. 

Un gâteau avec des écritures 

On peut rapporter un autre exemple. Le Mordekhi10 

écrit qu’un gâteau sur lequel est inscrit « Bon 

anniversaire », « jusqu’à 120 ans », « Mazal Tov », 

ou bien du chocolat avec des formes ou écriture, il 

sera défendu de le consommer durant Chabbat. En 

effet, le Mordekhi pense qu’en cassant ces écrits, la 

personne transgresse l’interdit « d’effacer ». Même si 

cela n’est pas fait dans le but d’écrire11, l’interdit reste 

Rabbinique. En revanche, on pourra laisser les enfants 

manger ce gâteau.  

Le Beth Yossef12 écrit cet avis, mais ne le rapporte pas 

dans le Choulhan Aroukh. En revanche, le Rama13 le 

rapporte. Le Hida explique dans son responsa Yossef 

Ometz14, que l’omission intentionnelle d’une Halakha 

par Maran HaChoulhan Aroukh est pour trois 

raisons : 

 1) Il s’agit de quelque chose d’évident (il se tient 

alors sur l’étude que la personne fera dans le Beth 

Yossef) 

2) Il pense que les autres Rishonim ne sont pas du 

même avis. D’ailleurs, pour quelle raison ne l’ont-ils 

pas dit, eux aussi ? Le Choulhan Aroukh ne tient donc 

pas cet avis pour la Halakha.  

3) Il se peut également qu’il ait trouvé d’autres 

Poskim qui contredisent cet avis.  

Dans notre cas, aucune des trois raisons n’est 

applicable. Ainsi, il se peut que le Choulhan Aroukh 

ne suive pas l’avis du Mordekhi étant un avis unique, 

et ses propos étant assez nouveaux. Ainsi, selon le 

Choulhan Aroukh, il sera permis de consommer un 

gâteau avec des écritures ou des formes.  

Le Ta’z15 lui-même s’interroge sur l’avis du Rama : 

n’a-t-on pas vu que nos Sages autorisèrent l’interdit 

de trier lorsque : 1) la personne trie le bon du mauvais, 

2) avec ses mains, 3) et que c’est pour l’instant même. 

Alors pourquoi ne pas dire également qu’effacer une 

écriture sur le gâteau, serait autorisé pour l’instant 

même ? Ainsi, le Taz contredit l’avis du Rama. Mais 

le Hazon Ish16, quant à lui, explique l’avis du Rama. 

                                                           
l’opinion Halakhique Ashkenaze, pour ne pas enfreindre l’interdit 

de Lo Titgodédou (ne pas faire de clans). Dans ce cas-là, pourquoi 

ne pas demander à tous les Ashkenazim de suivre l’opinion 

Sefarade… Aujourd’hui, si une personne étudie ce livre et lit qu’il 

est interdit d’utiliser une brosse pour vêtement il se dit « c’est la 

coutume Marocaine ». Mais son propre auteur demanda que cela 

soit changé !!! On ne peut se tenir dessus, car il n’avait pas 

connaissance de tous les Poskim. 
10 Chap. Kllal Gadol Siman 369 

Selon lui, nos Sages autorisent, suivant les trois règles 

précédentes, de trier durant Chabbat, par le fait que 

l’on consomme ainsi un aliment : en retirant le bon du 

mauvais. Alors qu’effacer ne fait pas partie de la 

manière de consommer l’aliment.  

Derekh Akhila ou Derekh Melakha 

Afin de comprendre la discussion entre le Rama et le 

Taz, il sera intéressant de remarquer, qu’il existe entre 

les deux avis, une différence sur la façon de 

comprendre l’autorisation de trier Chabbat. Nous 

venons de dire que l’autorisation se porterait sur le fait 

que l’on trie le bon du mauvais, car telle est la façon 

de consommer l’aliment (Derekh Akhila)17. Mais on 

peut expliquer d’un autre angle, que l’autorisation se 

porte sur le fait que ce n’est pas de cette manière 

qu’une personne trie en général (Derekh Melakha). 

En effet, le tri de base qui est interdit est similaire au 

tri d’une récolte pour être commercialisée : la 

personne retire le mauvais (Psoleth) pour mettre le 

bon (Okhél) dans les sacs. 

Selon Rachi et les Tossafot, la raison est de dire que 

ce n’est pas le Derekh Melakha. Alors que selon le 

Rashba, l’autorisation se porte sur le fait que c’est 

justement le Derekh Akhila. 

Sur cette distinction, le Rama et le Taz discutent. 

Selon le Taz, l’autorisation de trier (selon les 

conditions citées) est de dire que ce n’est pas la façon 

dont le travail est en général réalisé (Derekh 

Melakha). Par extension, l’autorisation d’effacer 

suivra cette raison : tant qu’il ne s’agit pas de la façon 

habituelle d’effacer, c’est permis. En l’occurrence, il 

sera permis de consommer ce gâteau. Alors que le 

Rama explique l’autorisation de trier selon la règle de 

Derekh Akhila : la façon habituelle est de consommer 

le bon, et laisser de côté le mauvais, par cela, nos 

Sages permirent le tri. Ce qui n’est pas le cas pour le 

fait d’effacer : en général on n’efface pas en 

consommant l’écriture. Le Hazon Ish apprend 

comme le Rama. 

[Le Or Saméa’h (Chap.23 lois de Chabbat Halakha 2) 

nous apprend qu’une personne qui brûle une feuille 

11 L’interdit de la Torah d’effacer et lorsque la personne efface 

dans le but d’écrire par-dessus. 
12 Siman 340 
13 Siman 340 Halakha 3 
14 Siman 29 alinéa Véani 
15 Alinéa 2 
16 Siman 61 alinéa 1 
17 En effet, on n’a pas comme habitude de mettre dans la bouche 

le bon et le mauvais, et de retirer le mauvais. 



avec des écritures, n’enfreindra pas l’interdit 

d’effacer. Selon cela, une personne qui doit cuire un 

plat durant Yom Tov et n’a pas de quoi faire passer la 

flamme d’un feu déjà existant jusqu’au gaz, aura le 

droit d’utiliser un journal18, car ce n’est pas la manière 

habituelle d’effacer (selon la règle de Derekh 

Melakha)] 

Donner à un enfant 

On verra dans le paragraphe suivant, s’il est défendu 

de donner entre les mains d’un enfant, un interdit 

d’ordre Rabbinique, en l’occurrence, ce genre de 

gâteau. Mais avant cela, le Mordekhi interdit de 

donner aux enfants un tel gâteau durant Chabbat. 

Mais il est rapporté dans le Sefer Harokéa’h19 que 

selon la coutume, on assit les enfants afin qu’ils 

étudient à Chavouot, jour du don de la Torah. Etant 

donné qu’ils sont fatigués, on leur donne une planche 

sur lesquelles sont inscrites les lettres, à l’endroit et à 

l’envers. Il y est écrit aussi avec du miel le verset20:  

 
ה מוֹרָשָה, לָנו-תּוֹרָה צִוָה עֲקֹב, מֹשֶׁ ת יַּ קְהִלַּ  

« La Torah nous a été ordonnée par l’intermédiaire de 

Moché, elle restera l'héritage de la communauté de 

Yaakov. »  

 
On dit ensuite aux enfants, que celui qui récite bien ce 

verset, recevra du miel. Ensuite, on leur apporte un 

gâteau pétri avec du miel sur lequel est écrit21 : 

 
ן לִי לְשוֹן לִמּודִים   ה אלוקים נָתַּ

                                                           
18 Et ce, même s’il s’agit d’une écriture comme le Sefer Torah 

(Ashourite), car selon la Halakha, il n’y a pas de sainteté dans 

cette écriture. Il y a environ 70 ans, un Tsadik nommé Rabbi 

Tsadka Houtsine, ramassait du sol des journaux même n’étant pas 

des Divrei Torah, tant que l’écriture était en Ashourite. 

Aujourd’hui il n’y a plus de place dans la Genizah…Il s’agit bien 

sûr d’une mesure de rigueur, mais selon la Halakha, il n’y a pas 

besoin de mettre à la Genizah. Mis à part le fait que l’impression 

aujourd’hui n’est pas en relief sur la feuille, pas comme avant. 

On parle bien évidemment d’un journal religieux, comme 

« Haderekh », et non pas des journaux non-religieux, comme 

« Yedioth », ou « Maariv » Haravim chélo béhokhma ou encore, 

« Israël Hayom », « Israel Beiténou » etc. 

Lorsque Maran Harav Zatsal fut élu Grand Rabbin d’Israël, il 

avait pour conducteur un homme, qui bien plus tard fit Techouva. 

Tous les jours, Maran Harav était surpris de retrouver chez lui des 

journaux Hiloni. Il les déchirait et les jetait aux toilettes. Il ne se 

doutait à aucun moment qu’il pouvait s’agir d’un de ses fils, 

lesquels Baroukh Hachem suivaient la Torah. Jusqu’à qu’il sut 

que cela venait de son conducteur. Maran Harav lui demanda la 

raison, il lui répondit que l’état lui remettait 60 livres (monnaie de 

l’époque) pour lui acheter ces journaux. Le Rav lui répondit, de 

garder l’argent pour lui et ne pas rapporter ces journaux dans sa 

maison. 

Je connais certains Rabbanim, que l’on peut décrire comme étant 

Fifty fifty qui lisent ce genre de journaux. Je ne comprends pas, 

Le Seigneur, l'Eternel, m'a doté du langage de ses 

disciples 

ח אלוקים ה ן-פָתַּ   לִי אֹזֶׁ

Le Seigneur, l'Eternel, a ouvert mon oreille 

 

L’enseignant dit les versets et les élèves les récitent 

après lui. Ensuite, il rapporte un œuf dur sur lequel il 

a écrit le verset22 : 

 
י ר אֵלַּ יֹאמֶׁ ן, וַּ לֵאאָדָם בִטְנְךָ -בֶׁ יךָ תְמַּ אֲכֵל ומֵעֶׁ מְּגִלָה , תַּ אֵת הַּ

זֹאת יךָ, הַּ ר אֲנִי נֹתֵן אֵלֶׁ ש לְמָתוֹק, וָאֹכְלָה; אֲשֶׁ תְּהִי בְפִי כִדְבַּ וַּ  

Et il me dit : « Fils de l'homme, tu nourriras ton ventre  

 et rempliras tes entrailles de ce rouleau que je te 

donne » ; je le mangeai et il devint dans ma bouche 

aussi doux que du miel. 

 

Et l’enseignant donne aux élèves à manger de cet œuf, 

et ainsi l’élève méritera de réussir dans son étude et il 

deviendra un érudit23. Selon cette coutume, on peut 

facilement déduire que selon le Rokéa’h il est permis 

de donner à un enfant entre ses mains, un gâteau avec 

des écritures. Mais selon le Mordekhi, si les enfants 

mangent uniquement d’eux-mêmes, ce sera permis, 

mais il est défendu de leur donner entre les mains. 

 

Donner entre les mains d’un enfant 

 

Expliquons le fond du problème. L’avis du Rokéa’h 

et du Mordekhi est étroitement lié avec une discussion 

opposant le Rashba24 et le Rane25, et le Rambam26, 

rapporté par le Choulhan Aroukh27 : est-il permis de 

donner un interdit Rabbinique entre les mains d’un 

enfant ? Il faut savoir que l’interdit Rabbinique se 

car il est totalement défendu de lire de tels journaux. La 

mécréance influe sur l’homme, qui engendre le dénigrement des 

érudits, de ceux qui s’adonnent à la Torah. Mis à part les articles 

avec du Lachone Hara et des photos non-pudiques s’y trouvant.  
19 Siman 296, il y a environ 180 ans 
20 Devarim, 33, 4  
21 Yishayahou 5, 4 
22 Yehezkel 3, 3 
23 Il est dit que Rabbi Elazar Hakalir mangea de ce gâteau, et c’est 

pour cela qu’il se fit appeler « Hakalir », car certains appellent ce 

gâteau « Kilar ». Rabbi Elazar Hakalir était un Tana. Tel est l’avis 

du Tashbetz (Vol.1 Siman 33), comme il est rapporté dans les 

Tossafot (traité Hagiga 13a alinéa Véraglei) et Rachi sur les 

Tehilim (Chap.121, 1), qu’il s’agissait de Rabbi Elazar le fils de 

Rabbi Chimon Bar Yohaï. Comme cela il est rapporté dans le Or 

Zarou’a (lois de Chema Siman 19). Le Rashba (Vol.1 Siman 449) 

écrit quant à lui qu’il s’agissait de Rabbi Elazar ben Arakh. Le 

Hida (Ma’hzik Berakha fin du Siman 112 au nom du Yaabetz) 

écrit au nom du Ari Zal que Rabbi Elazar Hakalir était en réalité 

un des Guéhonim, mais qu’il avait une étincelle de Neshama de 

Rabbi Elazar, fils de Rabbi Chimon Bar Yohaï. Mais selon le 

Noda Biyouda, il rapporte bien qu’il s’agissait bien d’un Tana. 
24 Traité Chabbat 121a 
25 Début du traité Yoma 
26 Chap.17 lois de Maakhalot Assourot Halakha 27 
27 Siman 343 



porte sur le Heftsa (l’objet en question), alors qu’un 

interdit de la Torah se tient sur le Gavra (la personne). 

Pour expliquer, donnons un exemple. Il y a un interdit 

de la Torah de consommer une viande non cachère. 

L’interdit concerne l’objet qui est la viande (Heftsa). 

Alors que concernant l’interdit de Bichoul Goy 

(cuisson par un non-juif), qui est d’ordre Rabbinique, 

seule la personne est concernée par cela, car l’aliment 

en lui-même est Cachère (Gavra). 

 

Selon le Rashba et le Rane, même si l’enfant est en 

âge d’éducation, on pourra lui donner entre les mains 

un interdit Rabbinique, car nos Sages interdirent 

uniquement au Gavra (homme) et non pas à un enfant. 

En revanche, le Rambam est d’avis que même s’il 

s’agit d’un interdit Rabbinique, il est défendu de le 

remettre entre les mains d’un enfant, suivant la règle 

de Kol détakoune Rabanane Ké’eine Déoraïta 

Takoune, « toute institution Rabbinique est semblable 

à un ordre de la Torah ». Le Choulhan suit ce dernier 

avis. 

 

La règle de Psik Réché 

 

Comme nous l’avons développé dans le cours 

précédent, il existe une discussion en ce qui concerne 

la règle de Psik Réché. Pour rappel, il s’agit d’un 

interdit qui découle d’une action réalisée (on donnera 

un exemple par la suite, selon le cas du gâteau). Selon 

la plupart des Poskim, lorsque l’interdit qui découle 

est Rabbinique et n’apporte aucun intérêt à la 

personne28, l’action sera permise. Tel est l’avis des 

Tossafot29, du Maharam MiRottenbourg30, du livre 

Batei Kéouna31 du Mahari HaCohen Rappaport, du 

responsa Beer Itshak32 du Gaon Rabbi Itshak 

Elhanane, et du livre Choél Ouméchiv33.  

 

De l’avis le plus rigoureux à l’avis le plus souple 

 

Nous avons apporté aussi dans le cours précédent que 

selon le Hazon Ish, les Tossafot suivent cet avis 

uniquement s’il s’agit d’un interdit Rabbinique faible, 

ce qui n’est pas le cas pour tous les interdits 

                                                           
28 Plus communément appelé Délo Ni’ha lé ou Délo 
Ekhpat lé. 
29 Traité Chabbat 103a 
30 Dans les Tossafot du traité Yoma 35a 
31 Vol. Beth Din 
32 Orah Haim Siman 15 Anaf 5 
33 Kama, vol.1 Siman 210 et Talitaa Vol.3 Siman 3 
34 Siman 56 alinéa 6 
35 Orah Haïm Siman 4 alinéa Od Matsati. 

Rabbiniques. Paradoxalement, lui-même rapporte 

dans un autre endroit34, que l’on met en application la 

règle de Psik Réché et donc, lorsque l’interdit qui en 

découle est Rabbinique et n’apporte aucun intérêt à la 

personne, l’action sera permise. Fin de citation. Ne 

faisant aucune distinction sur l’interdit Rabbinique 

qui en découle. 

 

Le Troumat Hadéshéne est d’avis que l’on dira la 

règle de Psi Réché si l’interdit qui en découle est 

Rabbinique, même lorsque l’interdit en question 

intéresse la personne (Ni’ha lé). Tel est l’avis de 

Rabbi Yona Navone dans son livre Nekhpa 

Békésséf35, de Rabbi Akiva Iguére36 et du Ginat 

Vradim37. Mais comme nous l’avons bien précisé, le 

Choulhan Aroukh est d’avis que si seulement la 

personne n’a pas d’intérêt, ce sera permis. De cette 

manière nous avons conclu la Halakha selon le 

Choulhan Aroukh : lorsque l’interdit qui découle 

(Psik Réché) est Rabbinique (Dérabanane) et 

n’apporte pas intérêt à la personne (Délo Ni’ha lé) 

ce sera permis. Tel est l’avis de la plupart des 

A’haronim. 

 

Les écritures sur le gâteau suivant la règle de Psik 

Réché 

 

Pour résumer, nous avons l’avis du Mordekhi, lequel 

défend de consommer un tel gâteau, s’agissant d’un 

interdit Rabbinique38. Alors que selon le Rokéa’h, 

étant donné que ce n’est pas la façon habituelle 

d’effacer, il sera permis de le consommer, que ce soit 

un enfant ou un adulte. 

 

Ainsi, selon le principe de Psik Réché, étant donné 

que la personne n’a pas d’intérêt d’effacer, son seul 

désir étant de consommer le gâteau, on dira alors : 

Psik Réché délo Ni’ha lé (pas d’intérêt) Béissour 

Dérabanane (interdit Rabbinique) Moutar (ce sera 

permis). Tel est l’avis de Maran Harav Zatsal dans 

son responsa Yabia Omer39. Voilà encore un point à 

36 Rapporté dans le responsa Hatam Soffer Yoré Dé’a 
Siman 140 alinéa Vé’ata. 
37 Kllal 3 Siman 16 
38 Il est évident que selon tous les avis, il ne s’agira pas d’un 

interdit de la Torah, car la personne n’a pas l’intention 

d’effacer mais seulement de consommer. Pour reprendre 

l’appellation, ce principe est appelé Psik Réché délo Ekhpat 

Lé 
39 Vol.4 Orah Haïm Siman 38 



associer afin d’autoriser la consommation de ce 

gâteau durant Chabbat40. 

 

Conclusion : il sera permis de consommer un gâteau 

avec des écritures, durant Chabbat. 

 

Ecritures en relief ou faisant partie intégrante du 

gâteau 

 

Le Gaon Noda Biyouda dans son livre Dagoul 

Mervava41 rapporte une différence Halakhique dans le 

cas où les écritures du gâteau sont en relief (chantilly 

par exemple), ou bien si elles font partie intégrante du 

gâteau, et dans ce cas il n’y a pas d’interdit. Mais il 

conclut, en disant que dans les deux cas de figure ce 

sera permis. 

 

En revanche, dans le livre Orkhot Rabbénou42, il est 

écrit que le Staïpeller n’acceptait pas de consommer 

un gâteau avec des écritures, et même si les écritures 

faisaient partie intégrante du gâteau, comme des 

biscuits. Il rapporte l’avis du Mishna Berroura43, 

disant se tenir sur l’avis du Dagoul Mervava, si la 

personne mange le gâteau en une fois et ne casse pas 

chaque lettre. Mais le Staïpeller ne fut pas d’accord, 

car le Rama n’a fait aucune distinction. Selon lui, afin 

de consommer ce gâteau Chabbat, on doit gratter les 

lettres avant Chabbat. 

 

En tant que Sefarades, nous ne suivons pas l’avis du 

Rama44. Le Choulhan Aroukh n’apporta pas cette 

Halakha, on peut en déduire qu’il n’est pas d’accord 

avec l’interdiction. Comme l’ont enseigné les 

A’haronim.  

 

Conclusion : il n’y a pas de différence entre des 

lettres en relief ou faisant partie intégrante du gâteau. 

Dans tous les cas, ce gâteau pourra être consommé 

durant Chabbat. Ainsi, si on célèbre l’anniversaire 

d’un Ashkenaze, ce dernier aura le droit de demander 

à un Sefarade de lui couper le gâteau. 

 

Autre exemple - la dafina brûle (voir Parachat 

Lekh Lekha) 

                                                           
40 Un Rav de Bnei Braq rapporta l’avis de Maran Harav Zatsal à 

ce sujet et réfuta le fait que cela rentre dans le principe de Psik 

Réché Délo Ni’ha lé. Maran Harav a écrit une belle Techouva 

assez longue, et lui le contredit en une phrase…. 
41 Siman 340 Halakha 3 
42 Vol.1 p.167 
43 Alinéa 15, 17 
44 Il n’y a pas besoin de préciser que le Rama est un très grand 

Possek. Mais il est comme d’autres Rishonim, comme le Rane ou 

 

Comme nous l’avons déjà souligné, il existe une 

discussion dans la Halakha en ce qui concerne une 

cuisson après cuisson sur un aliment liquide. Selon le 

Choulhan Aroukh, il est défendu de chauffer à 

nouveau un aliment liquide, même s’il a déjà été cuit 

une première fois. 

 

Si, en se levant le matin, la personne se rend compte 

que la dafina commence à brûler45, car il manque de 

l’eau, peut-elle verser de l’eau du Koumkoum 

dans la marmite ?  

Le Rane rapporte au nom de Rabbénou Yona, ainsi 

que le Nemoukei Yossef46 : certains trébuchent dans 

la faute, sur le fait de verser de l’eau chaude dans la 

dafina le Chabbat. Fin de citation47. 

Rabbénou Yona rapporte deux raisons pour expliquer 

la problématique : 

1ère raison : il est possible que l’une des deux 

substances (l’eau ou la dafina) ne soit pas à une 

température de Yad Solédéth bo48. Donc, en versant 

l’eau, l’une des deux substances va cuire. 

De cette première raison, nous pouvons logiquement 

nous dire que la problématique est dans le cas où l’une 

des substances (l’eau par exemple) est tiède. Mais 

dans le cas où les deux sont à une température élevée, 

il n’y aurait pas de problème de verser. 

2ème raison : même si les deux substances sont 

bouillantes, à une température supérieure à Yad 

Solédéth bo, l’eau va se refroidir lorsqu’elle va 

s’écouler, et va à nouveau cuire en arrivant dans la 

dafina. En effet, on pourra considérer le fait de verser 

comme étant un Kli Chéni, qui va se retrouver à 

nouveau dans un Kli Richone (la marmite de dafina). 

Tel est l’avis du Yérouchalmi : Irouy aré hou Kli 

Chéni, le fait de verser, rend l’eau sous le statut de Kli 

Chéni. 

Selon cette seconde raison, même dans le cas où l’eau 

qui se trouve dans le Koumkoum est très chaude, 

l’interdit restera. 

le Raza et d’autres encore, pour qui nous n’avons pas reçu à tenir 

leurs enseignements Halakhiques. 
45 Par exemple dans le cas où la marmite était placée sur le côté et 

ensuite elle a été placée au milieu. D’ailleurs ceci est permis 

durant Chabbat. 
46 Traité Baba Batra (10) 
47 Le Rosh dans le traité Chabbat chapitre Kira, nous dit : que faire 

si le peuple juif est attaché à la Mitsva d’Oneg Chabbat (en 

s’autorisant certaines choses pour accomplir cette Mitsva). 
48 Voir Parachat Lekh Lekha 



Le Rane contredit Rabbénou Yona et pense qu’il n’y 

a pas de cuisson après cuisson même sur un aliment 

liquide, en l’occurrence de l’eau. 

Sur ce, le Choulhan Aroukh49 tranche la Halakha 

comme Rabbénou Yona. Alors que le Rama50 est plus 

souple, tant que l’eau n’a pas totalement refroidi, il 

serait permis de l’ajouter à la marmite. 

Ainsi, un Sefarade aura le droit de demander à un 

Ashkenaze de lui ajouter de l’eau du Koumkoum 

dans la marmite. 

A l’époque Maran Harav Zatsal débattit à ce sujet 

avec le Rav Chalom Messass51, lequel pense que les 

Marocains sont plus souples à ce sujet. Maran Harav 

lui dit que les Marocains habitant en Israël ne 

souhaitaient pas retourner au Maroc. Ils devaient donc 

suivre le Choulhan Aroukh. 

Le Choulhan Aroukh même à Paris ! 

Il y a quelques mois j’étais à Paris dans la 

communauté du Rav Sitruk Zatsal et quelqu’un me 

demanda si à Paris il était possible d’ajouter de l’eau 

dans la dafina ? Je lui répondis que les Sefaradim 

même en France devaient suivre le Choulhan Aroukh. 

En effet, l’avis du Choulhan Aroukh n’est pas suivi 

uniquement par le fait de suivre la règle de Mara 

Déatra52, mais aussi par sa grandeur qui n’a pas de 

frontière. Je leur racontai, ce qui est rapporté par le 

Maarsham dans son livre Tekhelet Mordekhai53. Un 

jour de Souccot, le Maarsham s’assoupit dans son 

étude. Dans son rêve il vit son voisin faire une crise 

cardiaque. En montant dans les cieux, le Tribunal 

céleste remarqua que le nombre de mérites étaient 

plus importants que les Averot, mais qu’il avait 

transgressé un interdit grave, le rendant coupable Bidé 

Chamayim (passible de mort par les cieux). Afin de 

signer la sentence, ils demandèrent de faire appel au 

Maarcham. Celui-ci, leur dit que cet homme n’était 

pas coupable, car Rabbi Yossef Karo dans son livre 

Késséf Mishné tranchait que cet homme n’était pas 

passible de mort Bidé Chamayim. Selon cela, ils 

libérèrent la personne. 

Le soir, l’un des voisins vint raconter au Maarcham 

qu’untel avait fait une crise cardiaque et que Baroukh 

Hachem, son état s’améliorait. Le Maarcham lui dit 

alors qu’il le savait car lui-même l’avait libéré de la 

mort. 

                                                           
49 Siman 253 Halakha 4 
50 Siman 318 Halakha 15 
51 Chemech OuMaguen vol.1 Orah Haim Siman 8 

De cette histoire on peut voir Ô combien est la 

grandeur de Rabbi Yossef Karo, auteur du Choulhan 

Aroukh, du Beit Yossef, du Kessef Mishné etc. Même 

dans les cieux, ils tranchent la Halakha comme lui !!! 

Conclusion : même en France il est interdit d’ajouter 

de l’eau dans la dafina, même directement du 

Koumkoum. Par contre, on pourra demander à un 

Ashkenaze. 

Fin du cours 

Venez nous rejoindre sur WatsApp pour vos 

questions d’Halakha, ainsi que pour recevoir 

ce feuillet chaque semaine. Envoyez 

« inscription » au (00972) 547293201  

Rav Yoel Hattab 

Vous pouvez retrouver ce cours sur les sites 

de références : 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

52 Rav du pays, que l’on doit suivre Halakhiquement 
53 Commentaires sur la Torah, que je reçus à ma Bar Mitsva 

Exclusif à Paris! 

Cours exceptionnel du 

Rav Yoël Hattab  

Pour thème: La Haine gratuite comment 

s’en détacher ? Et l’importance de 

l’étude de la Halakha 

 

Le Lundi 4 Mars : Synagogue du rav 

Lelouche, 63 rue Rouquier Levallois 

Perret 

Mardi 5 Mars: Synagogue Beth Chalom 

79, boulvard de verdun 94120 Fontenay-

sous-bois 

 

Public Mixte 

Vente du livre «  Beth Maran » sur place 

 



 

 

 

 

Dans la Paracha de la semaine, la Torah nous dit : "Et toi, 

tu ordonneras aux fils d'Israël qu'ils prennent pour toi une 

huile pure d'olives concassées pour le luminaire, pour faire 

monter une lumière perpétuelle" (Chemot 27/20). 

 

Sur place, Rachi nous fait remarquer au nom de la Guemara 

(Menahot 86 a) : une huile pure sans dépôt,  pressée à la 

main, cela nous enseigne que la première goutte qui sort est 

la meilleure, et  que seule de l'huile d'olive convenait pour 

la menora. Le Midrach (Yalkout Chimoni), nous rapporte 

que c'est parce qu'elle était supérieure à toutes les autres. 

(C'est aussi la raison pour laquelle, le Beth Yossef (Ora'h 

Haim 264) nous dit qu'il vaut mieux allumer les lumières 

de Shabbat avec de l'huile d'olive). 

Simplement, ici, il y a lieu de se demander pourquoi cette 

section commence par "qu'ils prennent pour toi",  c'est 

étonnant et difficile à comprendre, car l'huile est destinée à 

la menora, donc une offrande pour le Temple, alors 

pourquoi est-il écrit "qu'ils prennent pour toi" ? Il devrait 

être écrit "pour moi" ? Dans le même ordre d'idée, il est 

intéressant de souligner ce que rapporte le Avnei Azel, qui 

nous explique, que la Menora témoignait particulièrement 

de la résidence de la présence divine parmi le peuple juif, 

la lampe centrale brûlait un jour entier alors qu'elle 

contenait la même quantité d'huile que les autres lampes. 

Elle est un témoignage pour le monde entier que la 

présence divine repose dans le peuple juif.  

Il est bon de rappeler, comme nous l'avions étudié la 

semaine dernière, que le peuple a du faire un don de soi 

représenté par l'or et l'argent pour construire le sanctuaire, 

où là-bas il est écrit : "Parle aux Bné Israel qu'ils prennent 

pour moi une offrande" (chap. 25/2). Il faut comprendre 

cette différence entre cette offrande pour le sanctuaire où il 

est  écrit "pour moi" et la deuxième pour la Menora où il 

est écrit "pour toi" ? 

 

Il est possible d'expliquer au nom du Zohar , qu'avant de 

créer le monde Hachem se réjouissait de sa Sainte Torah et 

il a créé le monde d’après elle, ainsi qu'il est dit : "j'ai 

regardé la Torah et créé le monde",  les sages disent que 

pour Lui, il était très difficile de se séparer d'elle et de la 

donner aux Bné Israel. Au point que le Midrach nous dit 

que depuis que Hachem nous a donné la Torah, celle-ci ne 

se trouve que sur terre, et nulle part ailleurs, même dans le 

Olam Haba (monde futur), elle ne s'y trouve pas. De ce fait, 

nous avions déjà rapporté dans la Paracha de la semaine 

dernière (Térouma), au nom du Néfech HaH'aim, que D. 

demande à chacun de lui construire un sanctuaire dans son 

cœur pour qu'il y réside, car il ne peut pas se séparer de sa 

Torah qui est sur terre. A ce titre, l'homme ne peut devenir 

une résidence de D. que s'il s'imprègne de Torah. Et de 

même que le Michkan ne peut être construit qu'à deux 

conditions : avec des dons portés par le cœur et de façon 

désintéressée. De même l'homme ne peut se transformer en 

"beit-hamikdach" ou la chékhina réside dans l'intimité de 

son cœur qu'à la condition que son étude de la Torah soit 

désintéressée et de tout cœur, d'où le verset : "ils me feront 

un sanctuaire et je résiderai au milieu d'eux" (Chemot 

25/8). 

 

D'après cela,  dans notre section, nous pouvons amener un 

élément de réponse, sur comment s'attacher à Hachem et à 

sa Torah ? La réponse est : en amenant de l'huile à Moché. 

Rabbénou Bé'hayé,  explique au nom du Zohar, que la fin 

des quatre exils connus par les enfants d'Israel au cours de 

l'histoire est chaque fois liée au mérite d'un personnage 

biblique. Le premier exil a pris fin par le mérite d'Avraham, 

le deuxième par celui de Yitshak, le troisième par celui de 

Yaakov et le quatrième dépendra de Moché. Ce dernier exil 

est très long parce que Moché refuse d'intervenir en leur 

faveur tant qu'ils ne s'appliquent pas à l'étude de la Torah. 

C'est le sens du verset : "Et toi tu ordonneras aux enfants 

d'Israel qu'ils prennent pour toi...", c’est-à-dire que dans le 

futur tu régneras sur eux, mais pour cela, ils doivent te 

procurer de l'huile, c’est-à-dire, étudier la Torah, comparée 

à l'huile qui éclaire en permanence. Leur étude doit être 

"pure", entièrement désintéressée, en concassant le corps et 

toutes les forces physiques, de façon à ce qu'il en ressorte 

le meilleur, c'est  pour cela qu'il est écrit que tu 

"ordonneras", et "qu'ils prennent pour toi".  Le Or HaHaim, 

nous explique, que ici, D. dit à Moché : "tu te lieras aux 

enfants d'Israel". Pour qu'en chaque juif de chaque 

génération se trouve une étincelle de Moché, c'est aussi la 

raison pour laquelle personne ne connait l'endroit de sa 

sépulture, le Sfat Emet nous rapporte d'ailleurs que Moché 

s'est tellement dévoué pour le peuple juif qu'il a mérité que 

sa force demeure éternellement à l'intérieur du peuple juif, 

c'est-à-dire dans le cœur de chacun. Comment est-ce 

possible ?  Le mot "chémen" (huile), est formé des même 

lettres que néchama (âme), ce qui veut dire qu'en apportant 

l'huile à Moché, les Bné Israel lui amènent leur propre 

néchama, comme ils doivent le faire à tous les Tsadikim. 

Et de ce fait, en reliant leur âme aux Tsadikim, alors ils 

peuvent apprendre de leurs conduites. Ce qui constitue un 

livre de moussar vivant, et lorsqu'on observe la façon de 

vivre du Tsadik, alors on arrive à une réparation et à une 

amélioration de ses propres actes. On peut ainsi éclairer la 

ménora, qui symbolise la lumière de la Torah, l'esprit divin. 

Les Bné Israel doivent donc être purs, sans le moindre 

déchet, à l'instar de l'huile d'olive, de première pression. 

C'est la raison pour laquelle, tant que les Israelites faisaient 

la volonté de D, cette lampe brûlait sans interruption, bien 

qu'on versa la même quantité d'huile dans cette lampe que 

dans les six autres. Le Rambane nous dit que c'était le signe 

que la présence divine résidait parmi les Israelites tant 

qu'ils étaient vertueux 

Chabbat Chalom 

Un mot sur la Parachat 

Par Reouven Carceles 


